
Dans deux mois nous serons convoqués aux urnes pour les élections municipales et, à terme,
pour les élections présidentielles et législatives. Cette séquence s’inscrit dans un contexte
déstabilisé et déstabilisant à tous points de vue. La cohésion de la communauté nationale subit
de fortes secousses et les relations internationales semblent dominées par le pouvoir de l’argent
et l’idéologie de la force, de la violence et de la guerre. L’avenir est incertain, les crises
économiques et budgétaires s’invitent, la crise écologique se confirme. Un rapport désabusé à la
politique s’installe avec, pour conséquence, une perte de confiance dans notre capacité à vivre
ensemble et à porter des projets communs.

Pourtant, des hommes et des femmes continuent à s’engager au service du bien commun et de
la cité, dans tous les domaines de la vie sociale. Alors que beaucoup contestent leur
engagement, je veux d’abord leur exprimer ma profonde gratitude. La politique,
étymologiquement « le service de la cité », est, selon les mots du pape Pie XI, « la plus haute
forme de la charité ». Nulle société ne peut vivre sans des membres qui acceptent de
s’engager au service de tous et de la collectivité. 

Comme évêque, je ne m’adresse pas à vous pour dire pour qui voter. Ce n’est ni mon rôle, ni
celui de l’Eglise. Mais l’Evangile nous oblige, comme chrétiens, à réfléchir à notre attitude face à
ces échéances. 

Alors que la violence paraît s’instituer dans les échanges publics, il me semble d’abord que
nous sommes tous rappelés aux exigences d’un débat politique constructif. Celui-ci implique
le respect clair des personnes – et donc un usage raisonné des réseaux sociaux -, la capacité
d’écouter au-delà des passions d’autres convictions que les siennes, comme celle d’assumer une
parole claire et argumentée mais sans violence ni mépris. Ce débat appelle encore la volonté de
chercher avec d’autres des solutions qui ne peuvent jamais être simplistes. 

La diversité politique nous interroge tous. Elle est légitime, y compris parmi les chrétiens. D’une
part, parce que nul ne peut prétendre à lui seul vivre la totalité de l’Evangile et de ses appels, et
en percevoir la traduction politique. D’autre part, parce que l’arbitrage en conscience entre des
propositions politiques qui toutes sont marquées par de graves déficiences par rapport à l’idéal
évangélique est difficile. 

Reconnaître la légitimité du pluralisme politique ne signifie pas pourtant que tout est
compatible avec la foi chrétienne. L’Evangile comporte des arêtes vives qui viendront toujours
interroger nos pratiques et nous provoquer pour inspirer nos projets. Laissons-nous bousculer
par le Seigneur et interroger par l'ensemble de la doctrine sociale de l'Église pour élargir notre
coeur, grandir en cohérence et éclairer progressivement les points aveugles de nos analyses.

Espérer
Lettre aux fidèles du diocèse d’Arras, réflexions à l’occasion des élections à venir



Disciples du Christ, nous n’oublions pas que l’action politique est l’art du possible. Dans
cette perspective, nous nous appuyons sur le seul réalisme qui compte : celui manifesté en
Jésus-Christ, dans le mystère pascal de sa mort et de sa résurrection. A cause de Dieu qui
s’est engagé dans notre histoire pour nous sauver du mal, de la violence et de la mort, nous
savons que, dans l’Esprit Saint, un avenir est toujours ouvert et que la peur ne peut constituer un
programme politique. Nous savons aussi que l’Esprit Saint éclaire, dans l’exode de la vie, les
intelligences des hommes et des femmes de bonne volonté et que nous engager vers plus de
justice, de solidarité et de paix a toujours du sens. 

Le pape Léon a rappelé, dans la première exhortation apostolique qu’il nous a livrée « Dilexi Te –
Je t’ai aimé », combien le soutien des plus démunis de nos frères et sœurs est l’une des
pierres de fondation de toute vie sociale. L’utilitarisme politique qui pense qu’il faut aller au
plus efficace quitte à sacrifier les moins productifs ou les plus dérangeants est un mensonge
auquel un chrétien ne peut consentir. Il y va de notre foi : le respect de la dignité de la personne
humaine de la conception jusqu’à la mort est un horizon clair, y incluant toutes les étapes et
situations de vie (personnes sans travail ou sans revenus suffisants, migrants ou enfants à naître,
générations à venir, familles ou personnes isolées de tous âges, écoliers ou étudiants, personnes
handicapées ou personnes en fin de vie, personnes en quête d’identité, etc.). Il faut le redire :
servir et promouvoir la communion de la communauté humaine à travers la recherche de la
justice, de la vérité et de la paix, n’est pas une utopie, encore moins, pour un chrétien, une
option. 

A la veille des échéances électorales, prions pour ceux qui se présenteront aux élections. Pour
nos concitoyens et tous les acteurs de la vie internationale. Pour nous-mêmes aussi, afin que
nous soyons témoins d’espérance jusque dans la vie sociale et l’engagement politique.
Demandons à l’Esprit Saint de nous éclairer.
 
 

Le 15 janvier 2026,
+ Olivier Leborgne

Evêque d’Arras


